

## আল 'আনকাবৃত

২৯

## নামকরণ

्वकानि जाप्रात्वत जरनिर्धात مَثَلُ الَّذِيْنَ اتَّخَذُواْ مِنْ بُنِ اللَّهِ اَوْلِيّاءُ كَمَثُلُ الَّذِيْنَ اتَّخَذُواْ مِنْ بُنِ اللَّهِ اَوْلِيّاءً كَمَثُلُ الَّذِيْنَ اتَّخَذُواْ مِنْ بُنِ اللَّهِ اَوْلِيّاءً كَمَثُلُ الَّذِيْنَ اتَّخَذُواْ مِنْ بُنِ اللَّهِ اَوْلِيّاءً كَمَثُلُ الَّذِيْنَ اتَّخَذُواْ مِنْ بُنِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللّهُ اللَّا الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّ

## নাযিল হ্বার সময়-কাল

৫৬ থেকে ৬০ আয়াতের মধ্যে যে বক্তব্য এসেছে তা থেকে সুস্পষ্টভাবে জানা যায় যে, এ সুরাটি হাবশাম হিজরাতের কিছু আগে নাযিল হয়েছিল। অধিকত্ব বিষয়কত্তলোর আভ্যন্তরীণ সাক্ষও একথাই সমর্থন করে। কারণ, পন্চাতপটে সে যুগের অবস্থার চিত্র ঝলকে উঠতে দেখা যায়। যেহেতু এর মধ্যে মুনাফিকদের আলোচনা এসেছে এবং মুনাফিকীর প্রকাশ হয় মদীনায়, সেহেতু কোন কোন মুফাস্সির ধারণা করে নিয়েছেন যে, সূরাটির প্রথম দশটি আয়াত হচ্ছে মাদানী এবং বাকি সমস্ত সূরাটি মঞ্জী। অথচ এখানে यित्रव लात्कित मुनांकिकीत कथा वना शराह छात्रा क्वन कारकतरमत ज्नुम, निर्याणन छ কঠোর শারীরিক নিপীড়নের ডয়ে মুনাফিকী অবলয়ন করছিল। আর একথা সুস্পষ্ট, এ ধরনের মুনাফিকীর ঘটনা মঞ্চায় ঘটতে পারে, মদীনায় নয়। এভাবে এ সুরায় মুসলমানদেরকে হিজরাত করার উপদেশ দেয়া হয়েছে, এ বিষয়টি দেখেও কোন কোন মুফাস্সির একে মঞ্চায় নাযিলকৃত শেষ সূরা গণ্য করেছেন। অথচ মদীনায় হিজরাতের আগে মুসলমানগণ হাবশায়ও হিজরাত করেছিলেন। এ ধারণাগুলো আসলে কোন হাদীসের ভিত্তিতে নয়। বরং শুধুমাত্র বিষয়বস্তুর আভান্তরীণ সাক্ষের ভিত্তিতে তৈরি করা হয়েছে। ভার সমগ্র সূরার বিষয়বস্তুর ওপর সামগ্রিকভাবে দৃষ্টিপাত করলে এ আভ্যন্তরীণ সাক্ষ মকার শেষ যুগের নয় বরং এমন এক যুগের অবস্থার শ্রীত অংগুলি নির্দেশ করে যে যুগে মুসলমানদের হাবশায় হিজরাত সংঘটিত হয়েছিল।

## বিষয়বন্ত্ ও কেন্দ্রীয় বক্তব্য

স্রাটি পড়লে মনে হবে এটি যখন নাবিল হচ্ছিল তখন মকায় মুসলমানরা মহা বিপদ-মুসিবতের মধ্যে অবস্থান করছিল। কাফেরদের পক্ষ থেকে পূর্ণ শক্তিতে চলছিল ইসলামের বিরোধিতা এবং মু'মিনদের ওপর চালানো হচ্ছিল কঠোর জুলুম-নিপীড়ন। এহেন অবস্থায় মহান আল্লাহ একদিকে সাচা ঈমানদারদের মধ্যে সংকল্পের দৃঢ়তা, সাহস ও অবিচলতা সৃষ্টি করার এবং অন্যদিকে দুর্বল সমানদারদেরকে লজ্জা দেবার জন্য

এ সূরাটি নাযিল করেন। এই সাথে এর মধ্যে মক্কার কাফেরদেরকেও এ মর্মে কঠোর ভীতি প্রদর্শন করা হয়েছে যে, নিজেদের জন্য এমন পরিণতি ডেকে এনো না সত্যের সাথে শক্রতা পোযণকারীরা প্রতি যুগে যার সমুখীন হয়ে এসেছে।

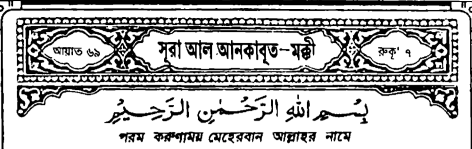
সে সময় কিছু কিছু যুবক যেসব প্রশ্নের সম্থীন হচ্ছিলেন এ প্রসংগে তারও জ্বাব দিয়া হয়েছে। যেমন তাঁদের পিতা–মাতারা তাঁদের ওপর মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের দীন ত্যাগ করে তাদের দীনের ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকার জন্য চাপ প্রয়োগ করতো। তাঁদের পিতা–মাতারা বলতো, যে ক্রআনের প্রতি তোমরা সমান এনেছো তাতেও তো একথাই লেখা আছে যে, মা–বাপের হক সবচেয়ে বেশী। কাজেই আমরা যাকিছু বলছি তাই তোমরা মেনে নাও। নয়তো তোমরা নিজেদের সমান বিরোধী কাজে লিঙ হবে। ৮ আয়াতে এর জ্বাব দেয়া হয়েছে।

অনুরূপভাবে কোন কোন নওমুসলিমকে তাদের গোত্রের লোকেরা বলতো, তোমরা আমাদের কথা মেনে নাও এবং ঐ ব্যক্তি থেকে আলাদা হয়ে যাও, এ জন্য আযাব-সওয়াব যাই হোক, তার দায়িত্ব আমরা গ্রহণ করছি। যদি এ জন্য আলাহ তোমাদের পাকড়াও করেন তাহলে আমরা অগ্রবর্তী হয়ে বলে দেবো ঃ জনাব, এ বেচারাদের কোন দোষ নেই। আমরাই এদেরকে ইমান ত্যাগ করতে বাধ্য করেছিলাম। কাজেই আমাদের পাকড়াও করুন। এর জবাব দেয়া হয়েছে ১২-১৩ আয়াতে।

এ সূরায় যে কাহিনীগুলো বর্ণনা করা হয়েছে সেখানেও বেশীরভাগ ক্ষেত্রে এ দিকটিই সুস্পর্ট করা হয়েছে যে, পূর্ববর্তী নবীদেরকে দেখো, তাঁরা কেমন কঠিন বিপদের সম্মুখীন হয়েছেন। কত দীর্ঘকাল ধরে তাঁরা নির্যাতিত হয়েছেন। তারপর আল্লাহর পক্ষ থেকে তাঁদেরকে সাহায্য করা হয়েছে। কাজেই ভয় পেয়ো না। আল্লাহর সাহায্য নিচ্যুই আসবে কিন্তু পরীক্ষার একটি সময়–কাল অতিবাহিত হওয়া অবশ্যই প্রয়োজন। মুসলমানদেরকে এ শিক্ষা দেবার সাথে সাথে মকার কাফেরদেরকেও এ কাহিনীগুলোতে সতর্ক করে দেয়া হয়েছে যে, যদি আল্লাহর পক্ষ থেকে পাকড়াও হতে দেরী হয়, তাহলে তাতে আর কোনদিন পাকড়াও হবেই না বলে মনে করে নিয়ো না। অতীতের ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতিগুলোর চিহ্ন ও ধ্বংসাবশেষ তোমাদের সামনে রয়েছে। দেখে নাও, শেষ পর্যন্ত তাদের সর্বনাশ হয়েই গেছে এবং আল্লাহ তাঁর নবীদেরকে সাহায্য করেছেন।

তারপর মুসলমানদের এভাবে পথনির্দেশনা দেয়া হয়েছে যে, জুলুম-নির্যাতন যদি তোমাদের সহ্যের সীমা ছাড়িয়ে যায়, ভাহলে ঈমান পরিত্যাগ করার পরিবর্তে তোমরা ঘরবাড়ি ত্যাগ করে বের হয়ে যাও। আল্লাহর যমীন অনেক প্রশন্ত। যেখানে আল্লাহর বন্দেগী করার সুযোগ আছে সেখানে চলে যাও।

এসব কথার সাথে সাথে কাফেরদেরকে বুঝাবার দিকটিও বাদ দেয়া হয়নি। তাওহীদ ও আখেরাত উভয় সত্যকে যুক্তিসহকারে তাদেরকে বুঝাবার চেষ্টা করা হয়েছে। শির্ককে খণ্ডন করা হয়েছে। বিশ্ব—জাহানের নিদর্শনাবলীর প্রতি দৃষ্টি আকর্ষণ করে তাদেরকে জানানো হয়েছে যে, আমার নবী তোমাদের সামনে যে শিক্ষা পেশ করছেন এ নিদর্শনাবলী তার সত্যতা প্রমাণ করছে।



الَّرِّ أَكْسِبَ النَّاسُ أَنْ يُّتُرَكُو آاَنْ يَّقُولُو الْمَنَّاوُهُمْ لَا يُغْتُولُو الْمَنَّاوُهُمْ لَا يُغْتَنُّونَ وَلَقَلْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ تَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ صَلَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ ۞ صَلَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكُذِينَ ۞

আলিফ-লাম-মীম। লোকেরা কি মনে করে রেখেছে, "আমরা ঈমান এনেছি" কেবলমাত্র একথাটুকু বললেই তাদেরকে ছেড়ে দেয়া হবে, আর পরীক্ষা করা হবে না ৮ অথচ আমি তাদের পূর্ববর্তীদের সবাইকে পরীক্ষা করে নিয়েছি আল্লাহ অবশ্যই দেখবেন<sup>9</sup> কে সত্যবাদী এবং কে মিথ্যুক।

১. যে অবস্থায় একথা বলা হয় ডা ছিল এই যে, মকা মু'আয্যমায় কেট ইসলাম গ্ৰহণ করলেই তার ওপর বিপদ আপদ ও জুলুম-নিপীড়নের পাহাড় ডেঙ্কে পড়তো। কোন গোলাম বা গরীব মানুষ ইসলাম গ্রহণ করলে তাকে ভীষণভাবে মারপিট এবং কঠোর নির্যাতন-নিপীডনের যাঁতাকলে নিম্পেষিত করা হতো। সে যদি কোন দোকানদার বা কারিগর হতো তাহলে তার রুজি-রোজগারের পথ বন্ধ করে দেয়া হতো। এমনকি শেষ পর্যন্ত তাকে অনাহারে মৃত্যুর সাথে পাঞ্জা লড়তে হতো। সে যদি কোন প্রভাবশালী পরিবারের কোন ব্যক্তি হতো, তাহলে তার নিজের পরিবারের লোকেরা তাকে নানাভাবে বিরক্ত করতো ও কট্ট দিতো এবং এভাবে ভার জীবনকে দূর্বিসহ করে তুলতো। এ অবস্থা মকায় একটি মারাত্মক ভীতি ও আতহকের পরিবেশ সৃষ্টি করে দিয়েছিল। এ কারণে লোকেরা নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের সত্যতার স্বীকৃতি দেয়া সত্ত্বেও ইমান আনতে ভয় করতো এবং কিছু লোক ঈমান আনার পর ভয়াবহ শান্তির সমুখীন হলে সাহস ও হিম্মতহারা হয়ে কাফেরদের সামনে নডজানু হয়ে যেতো। এ পরিস্থিতি যদিও দৃঢ় ঈমানের অধিকারী সাহাবীগণের অবিচল নিষ্ঠার মধ্যে কোন প্রকার দোদৃশ্যমানতা সৃষ্টি করেনি তবুও মানবিক প্রকৃতির তাগিদে অধিকাংশ সময় ডাদের মধ্যেও একটা মারাত্মক ধরনের চিন্তচাঞ্চল্য সৃষ্টি হয়ে যেতো। এ ধরনের অবস্থার একটা চিত্র পেশ করে হযরত খাব্বাব ইবনে আরাত বর্ণিত একটি হাদীস। হাদীসটি উদ্ধৃত করেছেন বৃখারী, আবু দাউদ ও নাসাস তাদের গ্রন্থে। তিনি বলেন, যে সময় মুশরিকদের কঠোর নির্যাতনে আমরা ভীষণ দুরবস্থার সম্থীন হয়ে পড়েছিলাম সে সময় একদিন আমি দেখলাম নবী সাল্লালাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম কা'বাঘরের দেয়ালের ছায়ায় বসে রয়েছেন। আমি সেখানে উপস্থিত হয়ে নিবেদন করলাম, হে আল্লাহর রসূল। আপনি কি আমাদের জন্য দোয়া করেন নাঃ একথা শুনে তাঁর চেহারা আবেগে—উদ্ভেজনায় রক্তিমবর্ণ ধারণ করলো এবং তিনি বললেন, "তোমাদের পূর্বে যেসব মু'মিনদল অতিক্রান্ত হয়েছে তারা এর চাইতেও বেশী নিগৃহীত হয়েছে। তাদের কাউকে মাটিতে গর্ড করে তার মধ্যে বসিয়ে দেয়া হতো এবং তারপর তার মাথার ওপর করাত চালিয়ে দু'ট্করা করে দেয়া হতো। কারো অংগ–প্রত্যংগের সন্ধিস্থলে লোহার চিরুনী দিয়ে আঁচড়ানো হতো, যাতে তারা দমান প্রত্যাহার করে। আল্লাহ্র কসম, এ কাজ সম্পান হবেই, এমন কি এক ব্যক্তি সান'আ থেকে হাদ্যারাঘাউত পর্যন্ত নিশকে চিন্তে সফর করবে এবং আল্লাহ্ ছাড়া আর কারো ভয় তার মনে থাকবে না।"

এ চিন্তচাঞ্চল্যকে অবিচল ধৈর্য ও সহিষ্ণুতায় রূপান্তরিত করার জন্য মহাদ আল্লাহ भु'भिनामद्राक वृक्षान, इंश्कानीन ७ भद्रकानीन माक्ना अर्ज्जानद्र जना जामाद्र य ममख প্রতিশ্রুতি রয়েছে কোন ব্যক্তি নিছক মৌখিক ইমানের দাবীর মাধ্যমে তার অধিকারী হতে পারে না। বরং প্রত্যেক দাবীদারকে অনিবার্যভাবে পরীক্ষার চুন্তী অডিক্রম করতে হবেই। তাকে এভাবে নিজের দাবীর সত্যতার প্রমাণ পেশ করতে হবে। আমার জারাড এত সন্তা নয় এবং দুনিয়াতেও আমার বিশেষ অনগ্রহ এত আয়াসলব্ধ নয় যে, তোমরা কেবলি মথে আমার প্রতি ইমান আনার কথা উচ্চারণ করবে আর অমনিই আমি তোমাদেরকে সেসব কিছ্ই দান করে দেবো। এসবের জন্য তো পরীক্ষার শর্ত রয়েছে। আমার জন্য কষ্ট বরদাশত করতে হবে। বিভিন্ন ধরনের নির্যাতন–নিপীড়ন সহ্য করতে হবে, বিপদ–মুসীবত ও সংকটের মোকাবিদা করতে হবে। ডীতি ও আশংকা দিয়েও পরীক্ষা করা হবে এবং লোভ-লালসা দিয়েও। এমন প্রত্যেকটি জিনিস যা ভালোবাসো ও পছন্দ করো, আমার সন্তুটির জন্য তাকে উৎসর্গ করতে হবে। আর এমন প্রত্যেকটি কট্ট যা তোমাদের অনভিপ্রেত এবং তোমরা অপছন করে থাকো, আমার জন্য তা অবশ্যই বরদাশৃত করতে হবে। ডারপরেই ডোমরা আমাকে মানার যে দাবী করেছিলে তার সত্য–মিথ্যা যাচাই হবে। কুরআন মজীদের এমন প্রত্যেকটি জায়গায় যেখানে বিপদ-মুসীবত ও নিগ্রহ–নিপীড়নের সর্বব্যাপী আক্রমণে মুসলমানদের মধ্যে ভীতি সঞ্চারের অবস্থা হয়ে গেছে সেখানেই একথা বলা হয়েছে। হিজরাতের পরে মদীনায় মুসলমানদের জীবনের প্রথমাবস্থায় যখন অর্থনৈতিক সংকট, বাইরের বিপদ এবং ইছদী ও মুনাফিকদের ভিতরের দুষ্টুতি মু'মিনদেরকে ভীষণভাবে পেরেশান করে রেখেছিল তখন আল্লাহ বলেনঃ

اَمْ حَسِبْتُمْ اَنْ تَدْخَلُوا الْجَنَّةَ وَلَمًّا يَاْتِكُمْ مُثُلُ الَّذِيْنَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مُثُلُ الَّذِيْنَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مُثُلُ الَّذِيْنَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مُسَّتُهُمُ الْبَاسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَذُلْزِلُوْا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَلَيْنِ مَا لَا لَهُ مِ اللهِ مَا لَا لَا لَهُ مِ اللهِ قَرِيْنٌ اللهِ عَرَيْنٌ اللهِ عَرَيْنٌ اللهِ عَرَيْنٌ اللهِ عَرَيْنٌ اللهِ عَلَى نَصِلُ اللهِ مِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَل

"তোমরা কি মনে করেছো ভোমরা জানাতে প্রবেশ করে যাবে, অথচ এখনো তোমরা সে অবস্থার সমুখীন হওনি, যে অবস্থার সমুখীন হয়েছিল ভোমাদের পূর্ববর্তী (ঈমানদার) গণ। তারা সম্থীন হয়েছিল নির্মমতা ও দুঃখ-ক্রেশের এবং তাদেরকে অস্থির করে তোলা হয়েছিল। এমনকি রস্ল ও তার সাথে যারা ঈমান এনেছিল তারা চিৎকার করে বলে উঠেছিল আল্লাহর সাহায্য কবে আসবে। (তথনই তাদেরকে স্থবর দেয়া হয়েছিল এই মর্মে যে) জেনে রাখো, আল্লাহর সাহায্য নিকটেই।"

(আল বাকারাহ, ২১৪)

জনুরূপভাবে ওহোদ যুদ্ধের পর যখন মুসলমানদের ওপর আবার বিপদ-মুসীবতের একটি দুর্যোগপূর্ণ যুগের অবভারণা হয় তখন বলা হয় ঃ

آمْ حَسِبُتُمُ أَنْ تَدُخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ الَّذِيْنَ جَاهَدُواْ مِنْكُم وَيَعْلَمُ الصَّبِرِيْنَ

°তোমরা কি মনে করে নিয়েছো, তোমরা জান্নাতে প্রবেশ করে যাবে, অথচ এখনো আল্লাহ দেখেনইনি যে, তোমাদের মধ্য থেকে কে জিহাদে প্রাণ উৎসর্গকারী এবং কে সবরকারী?" (আলে ইমরান, ১৪২)

প্রায় একই বক্তব্য সূরা আলে ইমরানের ১৭৯, সূরা তাওবার ১৬ এবং সূরা মুহাম্মাদের ৩১ আয়াতে বলা হয়েছে। এসব বক্তব্যের মাধ্যমে মহান আল্লাহ মুসলমানদের মনে এ সত্যটি গোঁথে দিয়েছেন যে, পরীক্ষাই হচ্ছে এমন একটি মানদণ্ড যার মাধ্যমে ভেন্ধাল ও নির্ভেজ্ঞাল যাচাই করা যায়। ভেজ্ঞাল নিজে নিজেই আল্লাহর পথ থেকে সরে যায় এবং নির্ভেজ্ঞালকে বাছাই করে নিয়ে নেয়া হয়। এভাবে সে আল্লাহর এমনসব প্রস্কার লাভের যোগ্য হয়, যেগুলো কেবলমাত্র সাকা ইমানদারদের জন্যই নিধারিত।

- ২. অর্থাৎ তোমাদের সাথে যা কিছু হচ্ছে, তা কোন নতুন ব্যাপার নয়। ইতিহাসে হরহামেশা এমনটিই হয়ে এসেছে। যে ব্যক্তিই ঈমানের দাবী করেছে তাকে অবশাই পরীক্ষার অগ্নিকৃতে নিক্ষেপ করে দগ্ধ করা হয়েছে। আর অন্যদেরকেও যখন পরীক্ষা না করে কিছু দেয়া হয়নি তখন তোমাদের এমন কি বিশেষত্ব আছে যে, কেবলমাত্র মৌথিক দাবীর ভিত্তিতেই তোমাদেরকে দেয়া হবে?
- ৩. মৃল শব্দ হচ্ছে বিটার বিরোধী। তাই মানুষের ভালো কাজ ও মল কর্মতে পারের পালিক জনুবাদ হবে, "আল্লাহ অবশ্যই জেনে নেবেন" একথায় কেউ প্রশ্ন করতে পারে, আল্লাহ তো সত্যবাদীর সত্যবাদিতা এবং মিথাকের মিথাচার ভালোই জানেন, পরীক্ষা করে আবার তা জানার প্রয়োজন কেন। এর জবাব হচ্ছে, যতক্ষণ এক ব্যক্তির মধ্যে কোন জিনিসের কেবলমাত্র যোগ্যতা ও কর্মক্ষমতাই থাকে, কার্যত তার প্রকাশ হয় না ততক্ষণ ইনসাফ ও ন্যায়নীতির দৃষ্টিতে সেকোন পুরস্কার বা শান্তির অধিকারী হতে পারে না। যেমন এক ব্যক্তির মধ্যে আমানতদার হবার যোগ্যতা আছে এবং অন্যজনের মধ্যে যোগ্যতা আছে আত্মসাত করার। এরা দৃ'জন যতক্ষণ না পরীক্ষার সম্মুখীন হয় এবং একজনের থেকে আমানতদারী এবং অন্যজনের থেকে আত্মসাতের কার্যত প্রকাশ না ঘটে ততক্ষণ নিছক নিজের অদৃশ্য জ্ঞানের ভিত্তিতে আল্লাহ একজনকে আমানতদারীর পুরস্কার দিয়ে দেবেন এবং অন্যজনকে আত্মসাতের শান্তি দিয়ে দেবেন, এটা তার ইনসাফের বিরোধী। তাই মানুষের ভালো কাজ ও মন্দ কাজ করার আগে তাদের কর্মযোগ্যতা ও শুবিষ্যত কর্মনীতি সম্পর্কে আল্লাহ্র যে পূর্ব

أَكْمَسِبَ النِّنِينَ يَعْمَلُونَ السِّاتِ اَنْ الْمَاعَمَا يَحْكُمُونَ الْمَاعَمَا يَحْكُمُونَ الْمَاعَ مَا يَحْكُمُونَ الْمَاعَ مَا يَحْكُمُونَ اللَّهِ لَاتِ وَهُو السَّمِيْعُ الْعَلَيْمِ وَهُو السَّمِيْعُ الْعَلَيْمِ وَمَنْ جَاهَلَ فَإِنَّ الْجَاهِلُ لِنَفْسِهِ وَالسَّمِيْعُ الْعَلَيْمِ وَمَنْ جَاهَلَ فَإِنَّ مَا يُجَاهِلُ لِنَفْسِهِ وَإِنَّ اللهُ لَغَنِي اللهُ لَغَنِي اللهُ لَغَنِي اللهُ لَغَنِي اللهُ لَعْلَمِينَ ٥ وَمَنْ جَاهَلُ فَإِنَّ مَا يُجَاهِلُ لِنَفْسِهِ وَإِنَّ اللهُ لَغَنِي اللهُ لَعْنِي اللهُ لَعْلَمِينَ ٥ عَنِ الْعَلَمِينَ ٥

ত্থার যারা খারাপ কাজ করছে<sup>8</sup> তারা কি মনে করে বসেছে তারা ত্থামার থেকে এগিয়ে চলে যাবে १<sup>৫</sup> বড়ই ভুল সিদ্ধান্ত তারা করছে।

य कि षान्नारत मार्थ माक्षां कर्तात षांगा करत (जात बाना উচিত), षान्नारत निर्धातिज मग्न षामर्थर । पान्नार मान्नार मविष्टू (गार्तन छ बार्तन। पान्नार विष्टु (गार्तन छ बार्तन। पान्नार विष्टु (गार्तिन छ बार्तन) पान्नार पान्नार

জ্ঞান আছে তা ইনসাফের দাবী পূরণ করার জন্য যথেষ্ট নয়। অমৃক ব্যক্তির মধ্যে চ্রির প্রবণতা আছে, সে চ্রি করবে অথবা করতে যাঙ্ছে, এ ধরনের জ্ঞানের ভিত্তিতে আল্লাহ্ বিচার করেন না। বরং সে চ্রি করেছে—এ জ্ঞানের ভিত্তিতে তিনি বিচার করেন। এভাবে অমৃক ব্যক্তি উন্নত পর্যায়ের মৃ'মিন ও মৃজাহিদ হতে পারে অথবা হবে এ জ্ঞানের ভিত্তিতে আল্লাহ্ তার ওপর অনুগ্রহ ও নিয়ামত বর্ষণ করেন না বরং অমৃক ব্যক্তি নিজের কাজের মাধ্যমে তার সাচ্চা সমানদার হবার কথা প্রমাণ করে দিয়েছে এবং আল্লাহর পথে জীবন সংগ্রাম করে দেখিয়ে দিয়েছে—এরি ভিত্তিতে বর্ষণ করেন। তাই আমি এ আয়াতের অনুবাদ করেছি "আল্লাহ্ অবশ্যই দেখবেন।"

- 8. যদিও আল্লাহ্র নাফরমানীতে নিগু সকলের উদ্দেশ্যে এখানে বলা হতে পারে তব্প বিশেষভাবে এখানে বক্তব্যের লক্ষ হচ্ছে, কুরাইশদের সেই জালেম নেতৃবর্গ যারা ইসলামের বিরোধিতায় নেমে ইসলাম গ্রহণকারীদের ওপর নিগ্রহ চালাবার ক্ষেত্রে অগ্রবর্তী ছিল, যেমন ওলীদ ইবনে মুগীরাহ, আবু জেহেল, উতবাহ, শাইবাহ, উক্বাহ ইবনে আবু মু'আইত, হানযালা ইবনে ওয়াইল এবং আরো অনেকে। এখানে পূর্বাপর বক্তব্যের স্বতক্ত দাবী এই যে, পরীক্ষা তথা বিপদ—মুসীবত ও জ্লুম—নিপীড়নের মোকাবিলায় মুসলমানদেরকে সবর ও দৃঢ়তা অবলম্বন করার নির্দেশ দেবার পর এ সত্যপন্থীদের ওপর যারা জ্লুম—নিপীড়ন চালাচ্ছিল তাদেরকে সম্বোধন করে ভীতি ও ছমিকিম্লক কিছু কথাও বলা হোক।
- ৫. এ অর্থও হতে পারে, "আমার পাকড়াও এড়িয়ে অন্য কোথাও পালিয়ে যেতে পারবে।" মূল শব্দ হচ্ছে يَشْبِغُونَا অর্থাৎ আমার থেকে এগিয়ে যাবে। এর দু'টি অর্থ হতে পারে। একটি অর্থ হচ্ছে, যা কিছু আমি করতে চাই (অর্থাৎ আমার রস্লের মিশনের

সাফল্য) তা করতে আমার সফল না হওয়া এবং যা কিছু তারা করতে চায় (অর্থাৎ আমার রস্পকে হেয়প্রতিপন্ন করা) তা করতে তাদের সফল হওয়া। দিতীয় অর্থ হচ্ছে, তাদের বাড়াবাড়ির জন্য আমি তাদেরকে পাকড়াও করতে চাই এবং তারা পালিয়ে আমার ধরা ছোঁয়ার বাইরে চলে যায়।

- ৬. অর্থাৎ যে ব্যক্তি পরকালীন জীবনে বিশ্বাসই করে না এবং মনে করে, কারো সামনে নিজের কাজের জবাবদিহি করতে হবে না এবং এমন কোন সময় আসবে না যখন নিজের জীবনের যাবতীয় কাজের কোন হিসেব–নিকেশ দিতে হবে, তার কথা আলাদা। সে নিজের গাফলতির মধ্যে পড়ে থাকৃক এবং নিশ্চিন্তে যা করতে চায় করে যাক। নিজের আন্দান্ধ—অনুমানের বিপরীত নিজের পরিণাম সে নিজেই দেখে নেবে। কিন্তু যারা আশা রাখে, এক সময় তাদেরকে তাদের মা'বুদের সামনে হাজির হতে হবে এবং নিজের কর্ম অনুযায়ী পুরস্কার ও শান্তি পেতে হবে, তাদের এ ভূল ধারণায় ভূবে থাকা উচিত নয় যে, মৃত্যুর সময় অনেক দূরে। তাদের তো মনে করা উচিত, সে সময় অতি নিকটেই এসে গেছে এবং কাজের অবকাশ খতম হবারই পথে। তাই নিজের শুভ পরিণামের জন্য তারা যা কিছু করতে চায় করে ফেলুক। দীর্ঘ জীবন–কালের তিন্তিহীন নির্ভরতার ওপর ভরসা করে নিজের সংশোধনে বিলম্ব করা উচিত নয়।
- ৭. অর্থাৎ তাদের এ ভূল ধারণাও পোষণ করা উচিত নয় যে, এমন কোন বাদশাহর সাথে তাদের ব্যাপার জড়িত, যিনি বিভিন্ন ব্যাপারের কোন খৌজ খবর রাখেন না। যে জাল্লাহ্র সামনে তাদের জবাবদিহি করার জন্য হাজির হতে হবে তিনি বেখবর নন বরং সবকিছু শোনেন ও জানেন। তাঁর কাছে তাদের কোন কথা গোপন নেই।
- ৮. "মুজাহাদা" শব্দটির মূল অর্থ হচ্ছে, কোন বিরোধী শক্তির মোকাবিলায় ঘন্যু, সংগ্রাম, প্রচেষ্টা ও সাধনা করা। আর যথন কোন বিশেষ বিরোধী শক্তি চিহ্নিত করা হয় না বরং সাধারণভাবে "মুজাহাদা" শব্দ ব্যবহার করা হয় তখন এর অর্থ হয় একটি সর্বাত্মক ও সর্বব্যাপী ছন্দ্র-সংঘাত। মু'মিনকে এ দুনিয়ায় যে ছন্দু-সংগ্রাম করতে হয় তা হচ্ছে এ ধরনের। তাকে শয়তানের সাথেও লড়াই করতে হয় যে তাকে সর্বক্ষণ সৎকাজের **ক্ষতির ভয় দেখায় এবং অসংকাজের দাভ ও স্বাদ** উপতোগের লোভ দেখিয়ে বেড়ায়। তাকে নিজের নফসের বা কুপ্রবৃত্তির সাথেও লড়তে হয়, যে তাকে সর্বক্ষণ নিজের খারাপ ইচ্ছা-আকাংখার দাসে পরিণত করে রাখার জন্য জোর দিতে থাকে। নিজের গৃহ থেকে निरा विश-मश्माखद्र धमन मकन मानुरवत मार्थ छाटक नफुर इस यादात धामर्ग, মতবাদ, মানসিক প্রবণতা, চারিত্রিক নীতি, রসম-রেওয়াব্ধ, সাংস্কৃতিক ধারা এবং অর্থনৈতিক ও সামান্ধিক বিধান সত্য দীনের সাথে সংঘর্ষণীল। তাকে এমন রাষ্ট্রের সাথেও লড়তে হয় যে আল্লাহর আনুগত্যমূক্ত থেকে নিজের ফরমান জারী করে এবং সততার পরিবর্তে অসততাকে বিকশিত করার জন্য শক্তি নিয়োগ করে। এ প্রচেষ্টা–সংগ্রাম এক-দু'দিনের নয়, সারাজীবনের। দিন-রাতের চরিশ ঘন্টার মধ্যে প্রতি মুহূর্তের। কোন একটি ময়দানে নয় বরং জীবনের প্রত্যেকটি ময়দানে ও প্রতি দিকে। এ সম্পর্কেই হযরত হাসান বাসরী (র) বলেন ঃ

ان الرجل ليجاهدوما ضرب يوما من الدهر بسيف

وَالَّذِينَ الْمَوْا وَعَمِلُوا الصِّلِحَ فِلْنَكَفِّرَنَّ عَنْهُرْسِيِّا تِهِرْ وَلَنَجْزِيَتَّهُرُ اَحْسَ الَّذِي عَانُوا يَعْمَلُونَ ۞

আর যারা ঈমান আনবে ও সংকাজ করবে তাদের দুষ্কৃতিগুলো আমি তাদের থেকে দূর করে দেবো এবং তাদেরকে তাদের সর্বোত্তম কাজগুলোর প্রতিদান দেবো।<sup>১০</sup>

"মানুষ যুদ্ধ করে চলে, যদিও কখনো একবারও তাকে তলোয়ার চালাতে হয় না।"

- ৯. অর্থাৎ আল্লাহ্ এ জন্য তোমাদের কাছে এ দ্বন্থ-সংগ্রামের দাবী করছেন না যে, নিজের সার্বভৌম কর্তৃত্ব প্রতিষ্ঠিত করার ও প্রতিষ্ঠিত রাখার জন্য তোমাদের সাহায্যের প্রয়োজন এবং তোমাদের এ যুদ্ধ ছাড়া তাঁর ইলাহী শাসন চলবে না, বরং এটিই তোমাদের উন্ধৃতি ও অর্থগতির পথ, তাই তিনি তোমাদের এ দ্বন্ধ-সংগ্রামে নিপ্ত হবার নির্দেশ দিছেন। এ পথেই তোমরা দৃক্তি ও ভ্রষ্টতার ঘূর্ণাবর্ত থেকে বের হয়ে সৎকর্মশীলতা ও সত্যতার পথে চলতে পারবে। এ পথে অর্থসর হয়ে তোমরা এমন শক্তির অধিকারী হতে পারো যার ফলে দ্নিয়ায় তোমরা কল্যাণ ও সুকৃতির ধারক এবং পরকালে আল্লাহর জানাতের অধিকারী হবে। এ সংগ্রাম ও যুদ্ধ চালিয়ে তোমরা আল্লাহ্র কোন উপকার করবে না বরং তোমরা নিজেরাই উপকৃত হবে।
- ১০. সমান অর্থ এমন সব জিনিসকে আন্তরিকভাবে মেনে নেয়া, যেগুলো মেনে নেবার জন্য আল্লাহ, তাঁর রস্ল ও তাঁর কিভাব দাওয়াত দিয়েছে। আর সৎকাজ হচ্ছে, আল্লাহ ও তাঁর রস্লের নির্দেশ অনুযায়ী কাজ করা। মানুষের চিন্তাধারা, ধারণা—কল্পনা ও ইচ্ছার পবিত্রতা ও পরিচ্ছরতাই হচ্ছে মন ও মন্তিচ্ছের সৎকাজ। খারাপ কথা না বলা এবং হক—ইনসাফ ও সত্য—সততা অনুযায়ী সব কথা বলাই হচ্ছে কঠের সৎকাজ। আর মানুষের সমগ্র জীবন আল্লাহ্র আনুগত্য ও বন্দেগীর মধ্যে এবং তাঁর বিধানসমূহ মেনে চলে অতিবাহিত করাই হচ্ছে অংগ—প্রত্যংগ ও ইন্দ্রিয়ের সৎকাজ। এ ইমান্ ও সৎকাজের দু'টি ফল বর্ণনা করা হয়েছে ঃ

এক : মানুষের দৃষ্টি ও পাপগুলো তার থেকে দূর করে দেয়া হবে।
দৃই : তার সর্বোত্তম কাজসমূহের সর্বোত্তম পুরস্কার তাকে দেয়া হবে।

পাপ ও দৃষ্ঠির কয়েকটি অর্থ হয়। একটি অর্থ হচ্ছে ঈমান আনার আগে মানুষ যতই পাপ করে থাকুক না কেন ঈমান আনার সাথে সাথেই তা সব মাফ হয়ে যাবে। দ্বিতীয় অর্থ হচ্ছে, ঈমান আনার পর মানুষ বিদ্রোহ প্রবণতা সহকারে নয় বরং মানবিক দুর্বলতা বশত যেসব ভূল-ক্রটি করে থাকে, তার সংকাজের প্রতি নজর রেখে সেগুলো উপেক্ষা করা হবে। তৃতীয় অর্থ হচ্ছে, ঈমান ও সংকর্মশীলতার জীবন অবলয়ন করার কারণে আপনা আপনিই মানুষের নফসের সংশোধন হয়ে যাবে এবং তার অনেকগুলো দুর্বলতা দূর হয়ে যাবে।

وُوَمَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِلَيْدِ مُسْنَا وَانْ جَاهَلُ كَالتَّرِكَ بِيُ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلَا تُطِعْمُهَا وَإِلَّ مَرْجِعُكُمْ فَانَبِّئُكُمْ بِهَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَالَّذِينَ امْنُواوَعَمِلُوا الصِّلِحِي لَنُلْ خِلَنَّهُمْ فِي الصِّلِحِي لَنُلْ خِلَنَّهُمْ فِي الصِّلِحِينَ ﴿

ঈমান ও সংকাজের প্রতিদান সম্পর্কে যে কথা বলা হয়েছে তা হচ্ছে ঃ

এর দু'টি অর্থ হয়। একটি হচ্ছে ঃ মান্ষের সংকাজগুলোর মধ্যে যেটি হবে সবচেয়ে তালো সংকাজ, তাকে সামনে রেখে তার জন্য প্রতিদান ও পুরস্কার নিধারণ করা হবে। দ্বিতীয়টি হচ্ছে, মানুষ তার কার্যাবলীর দৃষ্টিতে যতটা পুরস্কারের অধিকারী হবে তার চেয়ে বেশী ভালো পুরস্কার তাকে দেয়া হবে। একথাটি কুরজানের জন্যান্য স্থানেও বলা হয়েছে। যেমন সূরা আন'জামে বলা হয়েছে ঃ

مَنْ جَاءً بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ آمْثَالِهَا

"যে ব্যক্তি সৎকান্ধ নিয়ে আসবে তাকে তার থেকে দশগুণ বেশী দেয়া হবে।"
(১৬০ আয়াত)

সুরা আল কাসাসে বলা হয়েছে ঃ

مَنْ جَاءَ بِالْحُسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مُنْهَا

"যে ব্যক্তি সৎকাজ নিয়ে আসবে তাকে তার চেয়ে উত্তম প্রতিদান দেয়া হবে।" সুরা নিসায় বলা হয়েছে ঃ

إِنَّ اللَّهُ لاَ يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَّإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفُهَا

"আল্লাহ্ তো কণামত্রও জুলুম করেন না এবং সৎকাজ হলে তাকে কয়েকগুণ বাড়িয়ে দেন।"

১১. এ আয়াতটি সম্পর্কে মুসলিম, তিরমিয়ী, আহমাদ, আবু দাউদ ও নাসাইর বর্ণনা হচ্ছে, এটি হ্যরত সা'দ ইবনে আবি ওয়াক্কাস—এর ব্যাপারে নাথিল হয়। তাঁর বয়স যখন আঠারো উনিশ বছর তখন তিনি ইসলাম গ্রহণ করেন। তাঁর মা হাম্না বিনতে স্ফিয়ান (আবু স্ফিয়ানের ভাইঝি) যখন জানতে পারে যে, তার ছেলে মুসলমান হয়ে গেছে তখন সে বলে, যতক্ষণ না ত্মি মুহামাদকে অস্বীকার করবে ততক্ষণ আমি কিছুই পানাহার করবো না এবং ছায়াতেও বসবো না। মায়ের হক আদায় করা তো আল্লাহর হকুম। কাজেই তুমি আমার কথা না মানলে আল্লাহরও নাফরমানী করবে। একথায় হ্যরত সা'দ অত্যন্ত পেরেশান হয়ে পড়েন। তিনি রস্লুলাহ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের দরবারে হান্তির হয়ে নিজের ঘটনা বর্ণনা করেন। এ ঘটনায় এ আয়াত নাথিল হয়। মক্কা মুআয্যমার প্রথম যুগে যেসব যুবক ইসলাম গ্রহণ করেছিলেন হতে পারে তারাও একই ধরনের অবস্থার মুখোম্থি হয়েছিলেন। তাই সূরা লুকমানেও পূর্ণ শক্তিতে এ বক্তব্যটির পুনরাবৃত্তি করা হয়েছে। (দেখুন ১৫ আয়াত)

আয়াতটির অর্থ হচ্ছে, সৃষ্ট জীবের মধ্যে মানুযের ওপর মা-বাপের হক হচ্ছে সবচেয়ে বেশী। কিন্তু সেই মা–বাপই যদি মানুষকে শির্ক করতে বাধ্য করে তাহলে তাদের কথা মেনে নেয়া উচিত নয়। কাজেই এ ক্ষেত্রে অন্য কারো কথায় মানুষের এ ধরনের শিরক করার কোন প্রশ্নই ওঠে না। তারপর শদগুলি হচ্ছে : وَأَنْ جَاهَدَاكُ "যদি তারা দু'জন তোমাকে বাধ্য করার জন্য তাদের পূর্ণশক্তি নিয়োগ করে" এ থেকে জানা গেলো, কম পর্যায়ের চাপ প্রয়োগ বা বাপ–মায়ের মধ্য থেকে কোন একজনের চাপ প্রয়োগ জারো: সহজে প্রত্যাখ্যান করার যোগ্য। এই সংগে مَا لَيْسَ لَكَ بِم عِلْمُ (যাকে তুমি আমার শরীক হিসেবে জানো না) বাক্যাংশটিও অনুধাবনর্যোগ্য। এর মধ্যে তাদের কথা না মানার সপক্ষে একটি শক্তিশালী যুক্তি প্রদান করা হয়েছে। অবশাই এটা পিতা-মাতার অধিকার ए।, ছেলেমেয়ের। তাদের সেবা করবে, তাদেরকে সম্মান ও শ্রদ্ধা করবে এবং বৈধ বিষয়ে তাদের কথা মেনে চলবে। কিন্তু তাদেরকে এ অধিকার দেয়া হয়নি যে, মানুষ নিজের জ্ঞানের বিরুদ্ধে তাদের অন্ধ অনুসরণ করবে। শুধুমাত্র বাপ–মায়ের ধর্ম বলেই তাদের ছেলে বা মেয়ের সেই ধর্ম মেনে চলার কোন কারণ নেই। সন্তান যদি এ জ্ঞান লাভ করে যে, তার বাপ–মায়ের ধর্ম ভুল ও মিখ্যা তাহলে তাদের ধর্ম পরিত্যাগ করে তার সঠিক ধর্ম গ্রহণ করা উচিত এবং তাদের চাপ প্রয়োগের পরও যে পথের ভ্রান্তি তার কাছে সুস্পষ্ট হয়ে গেছে সে পথ অবলম্বন করা তার উচিত নয়। বাপ-মায়ের সাথে যখন এ ধরনের ব্যবহার করতে হবে তথন দুনিয়ার প্রত্যেক ব্যক্তির সাথেও এ ব্যবহার করা উচিত। যতক্ষণ না কোন ব্যক্তির সত্য পথে থাকা সম্পর্কে জানা যাবে ততক্ষণ তার অনুসরণ করা বৈধ নয়।

১২. অর্থাৎ এ দ্নিয়ার আত্মীয়তা এবং আত্মীয়দের অধিকার কেবলমাত্র এ দ্নিয়ার সীমা-ব্রিসীমা পর্যন্তই বিস্তৃত। সবশেষে পিতা–মাতা ও সন্তান সবাইকে তাদের স্রষ্টার কাছে ফিরে যেতে হবে। সেখানে তাদের প্রত্যেকের জ্ববাবদিহি হবে তাদের ব্যক্তিগত দায়িত্বের ভিত্তিতে। যদি পিতা–মাতা সন্তানকে পথন্ট করে থাকে তাহলে তারা পাকড়াও وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَّقُولُ امَنَّا بِاللهِ فَاذَّا أُوْذِى فِي اللهِ جَعَلَ فِي النَّاسِ مَنْ يَّقُولُ امَنَّا بِاللهِ فَاذَا أُوْذِى فِي اللهِ جَعَلَ فِي اللهِ عَكُرُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ ع

लाकप्तत यथा এयन किउँ षाष्ट्र य वल, षायता ঈयान এনেছি षाञ्चारत প্রতি<sup>১৩</sup> কিন্তু यथन সে षाञ्चारत ग्राभादत निगृश्चि रसाष्ट्र एथन लाकप्तत गिरिस प्रमा भतीष्माक षाञ्चारत षायात्वत याणा यतन करत निरस् । <sup>১৪</sup> এখन यपि তোমাत तत्वत भक्त थिक विषय ७ माश्या अस्म यात्र, जारत এ व्यक्ति वनत्व, "षायता তো তোমাদের সাথে ছিলাय। <sup>১৬ ৫</sup> विश्वतीमी एतत यत्वत्व षवश्चा कि षाञ्चार छालाछात षातन ना । षात षाञ्चार एवा षवभारे प्रभावन काता ঈयान अत्वर्ध ववर काता मुनाक्तिक। <sup>১৬</sup>

হবে। যদি সন্তান পিতা–মাতার জন্য পথ ভ্রষ্টতা গ্রহণ করে থাকে তাহলে তাকে শান্তি পেতে হবে। আর সন্তান যদি সঠিক পথ অবলয়ন করে থাকে এবং পিতা–মাতার বৈধ অধিকার আদায় করার ক্ষেত্রেও কোন প্রকার ক্রটি না করে থাকে কিন্তু পিতা–মাতা কেবলমাত্র পথদ্রষ্টতার ক্ষেত্রে তাদের সহযোগী না হবার কারণে তাকে নির্যাতন করে থাকে, তাহলে তারা আল্লাহর পাকড়াও থেকে বাঁচতে পারবে না।

১৩. যদিও বক্তা এক ব্যক্তিমাত্র কিন্তু সে "আমি ঈমান এনেছি" বলার পরিবর্তে বলছে, "আমরা ঈমান এনেছি।" ইমাম রাখী এর মধ্যে একটি সৃষ্ণ অর্থের প্রতি ইংগিত করেছেন। তিনি বলেন, মুনাফিক সবসময় নিজেকে মু'মিনদের মধ্যে শামিল করার চেষ্টা করে থাকে এবং নিজের ঈমানের উল্লেখ এমনভাবে করে থাকে যাতে মনে হয় সেও ঠিক অন্যদের মতই মু'মিন। এর দৃষ্টান্ত হচ্ছে, যেমন কোন কাপুরুষ যদি কোন সেনাদলের সাথে গিয়ে থাকে এবং সেনাদলের অসম সাহসী সৈনিকেরা লড়াই করে শক্রদলকে বিতাড়িত করে দিয়ে থাকে তাহলে কাপুরুষটি নিজে কোন কাজে অংশ গ্রহণ না করে থাকলেও সে এসে লোকদেরকে বলবে, আমরা গিয়েছি, আমরা ভীষণ যুদ্ধ করেছি এবং শক্রকে পরান্ত করেছি। অর্থাৎ সেও যেন সেই অমিত সাহসী যোদ্ধাদের সাথে মিলে যুদ্ধ করেছিল।

১৪. অর্থাৎ আল্লাহর আযাবের ভয়ে যেমন কুফরী ও গোনাহ থেকে বিরত থাকা উচিত এ ব্যক্তি ঠিক তেমনি বান্দা প্রদন্ত নির্যাতন-নিগ্রহের ভয়ে ঈমান ও সৎকাজ থেকে বিরত হয়েছে। ঈমান আনার পর যখন সে কাফেরদের হুমকি, মারধর ও কারানির্যাতনের সমুখীন হয় তখন সে মনে করে মরে যাবার পর কুফরীর অপরাধে যে জাহান্লামের আযাব ভোগ করতে হবে আল্লাহর সেই জাহানামের আযাব কিছুটা এ ধরনেরই হবে। তাই সে সিদ্ধান্ত করে, সে আযাব তো পরে ভোগ করবো কিন্তু এখন এ নগদ আযাব যা পাচ্ছি তার হাত থেকে নিস্তার শাভ করার জন্য আমাকে ঈমান ত্যাগ করে কৃফরীর মধ্যে চলে যাওয়া উচিত। এভাবে দুনিয়ার জীবনটাতো নিশ্চিন্তে আরামের মধ্য দিয়ে কেটে যাবে।

১৫. অর্থাৎ আজ সে নিজেকে বাঁচাবার জন্য কাফেরদের সাথে যোগ দিয়েছে এবং মৃ'মিনদের পক্ষ ত্যাগ করেছে। কারণ সত্য দীনের সম্প্রসারণের জন্য নিজের গায়ে আঁচড়িট লাগাতেও সে প্রস্তৃত নয় কিন্তু যখন এ দীনের জন্য জীবন উৎসর্গকারীদেরকে আল্লাহ সাফল্য ও বিজয়–দান করবেন তখন এ ব্যক্তি বিজয়ের ফল ভাগ করে নেবার জন্য এসে যাবে এবং মুসলমানদের বলবে, আমি তো মনে প্রাণে তোমাদেরই সাথে ছিলাম, তোমাদের সাফল্যের জন্য দোয়া করছিলাম এবং তোমাদের প্রচেষ্টা, সংগ্রাম ও কুরবানীকে আমি বিরাট মর্যাদার দৃষ্টিতে দেখেছি।

এ প্রসংগে আরো এতটুকু কথা জেনে রাখতে হবে যে, অসহনীয় নিপীড়ন, ক্ষতি বা মারাত্মক ভীতিজনক অবস্থায় কোন ব্যক্তির কুফরী কথা বলে নিজেকে রক্ষা করা শরীয়াতের দৃষ্টিতে জায়েয়। তবে এ জন্য শর্ত হচ্ছে, সংশ্লিষ্ট ব্যক্তিকে আন্তরিকতা সহকারে ঈমানের ওপর অবিচল থাকতে হবে। কিন্তু যে আন্তরিকতা সম্পন্ন মুসলমানটি অক্ষম অবস্থায় প্রাণ বাঁচাবার জন্য কৃফরীর প্রকাশ করে এবং যে সৃবিধাবাদী লোকটি আদর্শ ও भजवान दिरमत्व रैमनाभत्क मजा बात्न এवः स्म दिरमत्व जात्क मात्न किन्न द्रमानी জীবনধারার বিপদ ও বিঘু–বিপত্তি দেখে কাফেরদের সাথে হাত মিলায় তাদের দৃ'জনের মধ্যে ফারাকটি অনেক বড়। আপাত দৃষ্টিতে তাদের দু'জনের অবস্থা পরস্পর থেকে কিছু বেশী ভিন্ন মনে হবে না কিন্তু আসলে যে জিনিসটি তাদের মধ্যে আকাশ পাতালের ব্যবধান সৃষ্টি করে সেটি হচ্ছে এই যে, বাধ্য হয়ে কৃফরীর প্রকাশকারী আন্তরিকতা সম্পন্ন মুসলমানটি কেবলমাত্র আকীদার দিক দিয়ে ইসলামের ডক্ত থাকে না বরং কার্যতও তার আন্তরিক মহানুভূতি ইসলাম ও মুসলমানদের সাথেই থাকে। তাদের সাফল্যে সে খুণী হয় এবং তাদের ব্যর্থতা তাকে অস্থির করে তোলে। অক্ষম অবস্থায়ও সে মুসলমানদের সাহায্য করার প্রত্যেকটি সুযোগের সদ্যবহার করে। তার ওপর ইসলামের শত্রুদের বাঁধন যখনই থাকে সে। পক্ষান্তরে সুযোগ সন্ধানী লোক যখনই দেখে ইসলামের পর্থ কঠিন হয়ে গেছে এবং খুব ভালভাবে মাণজোক করে দেখে নেয়, ইসলামের সহযোগী হবার ক্ষিতি কাফেরদের সাথে সহযোগিতা করার লাতের চেয়ে বেশী তথনই সে নিছক নিরাপতা ও লাভের খাতিরে ইসলাম ও মুসলমানদের থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয় এবং কাফেরদের সাথে বন্ধুত্ব পূর্ণ সম্পর্ক স্থাপন করে। নিজের স্বার্থসিদ্ধির লক্ষে তাদের জন্য এমন কোন কাজ করতে সে পিছপাও হয় না যা ইসলামের মারাত্মক বিরোধী এবং মুসলমানদের জন্য অত্যন্ত ক্ষতিকর। কিন্তু এই সাথে হয়তো কোন সময় ইসলামের বিজয় সাধিত হতে পারে. এ সন্তাবনার দিক থেকেও সে একেবারে চোখ বন্ধ করে রাখে না। তাই যখনই মুসলমানদের সাথে কথা বলার সুযোগ হয় তথনই সে ডাদের আদর্শকে সভা বলে মেনে নেবার, তাদের সামনে নিজের ইমানের অংগীকার করার এবং সত্যের পথে ত্যাগ ও কুরবানীর জন্য তাদেরকে বাহবা দেবার ব্যাপারে একটুও কার্পণ্য করে না। এ মৌখিক

وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُو اللَّذِيْنَ امَنُوا اتَّبِعُوا سَبِيْلَنَا وَلْنَحْمِلُ خَطْيُكُمْ وَقَالَ الَّذِيْنَ مِنْ خَطْيُكُمْ مِنْ فَكُولُ مِنْ وَلَيُحْمِلُنَّ الْمُعْمَالُ اللَّهُمْ وَالْتُعْتَرُونَ فَيْ وَلَيُحْمِلُنَّ الْمُعْمَالُ اللَّهُمُ وَالْتُعْتَرُونَ فَيْ وَلَيُحْمِلُنَّ الْمُعْمَالُ وَلَيْكُمْ مِنْ خَطْيُكُمْ وَالْمُعْمَالُ اللَّهُمْ وَالْمُعْمَالُ اللَّهُ مَا الْمُعْمَالُ وَلَيْحُمِلُنَّ الْمُعْمَالُ وَالْمُعْمَالُ وَلَيْكُمْ مِنْ خَطْيُكُمْ وَالْمُعْمَالُ اللَّهُمْ وَالْمُعْمَالُ اللَّهُمْ وَالْمُعْمَالُولُ مِنْ فَاللَّالُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَالْمُعْمِلُ اللَّهُمُ وَالْمُعْمَالُ اللَّهُمُ مِنْ فَاللَّالُ اللَّهُمُ وَالْمُعْمَالُ وَلَيْكُمُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعْمَالُ اللَّهُمُ وَالْمُعْمَالُ اللَّهُمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِلُ اللَّهُمُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمَلُ اللَّهُمُ مُواللَّالُ اللَّهُمُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمُولُ وَلَا لِمُعْمُولُ وَالْمُعْمُولُ وَلَا لَعْمُ الْمُعْمُولُ والْمُعْمُولُ وَلَا مُعْلَمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُولُ وَلَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُولُولُ اللَّعْمُ وَالْمُعُمُولُولُ اللَّهُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُولُولُولُ اللَّهُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُولُ الْمُعُمُولُ اللَّهُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُولُ الْمُعُمُولُ الْمُعُمُولُ اللَّهُمُ وَالْمُعُمُولُ اللَّهُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُولُ اللَّهُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُولُ اللَّهُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُولُ اللَّهُمُ وَالْمُعُمُولُ اللَّهُمُ وَالْمُعُمُولُ اللَّهُمُ وَالْمُعُمُولُ اللَّعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُولُ اللَّهُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُولُ اللَّهُمُ وَالْمُعُمُ وَا

य कारफतता भू'भिनम्बर्क राल, তোমরা আমাদের পথ অনুসরণ করো এবং আমরা তোমাদের গোনাহখাতাগুলো নিজেদের ওপর চাপিয়ে নেবো, \ প অথচ তাদের গোনাহখাতার কিছুই তারা নিজেদের ওপর চাপিয়ে নেবে না, \ তারা ডাহা মিথ্যা বলছে। হাঁ নিশ্চয়ই তারা নিজেদের বোঝাও বইবে এবং নিজেদের বোঝার সাখে অন্য অনেক বোঝাও। \ তারা তারা যে মিথ্যাচার চালিয়ে এসেছে কিয়ামতের দিন নিশ্চয়ই তাদেরকে সে সম্পর্কে জিজ্ঞাসাবাদ করা হবে। \ ত

বীকৃতিকে প্রমাণ হিসেবে ব্যবহার করে প্রয়োজনের সময় সে তাকে কাজে লাগাতে চায়।
কুরআন মন্ধীদ অন্য এক জায়গায় মুনাফিকদের এ বেনিয়া মানসিকতাকে এভাবে বর্ণনা
করেছে ঃ

اَلَّذِيْنَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ فَتَعُ مِّنَ اللَّهِ قَالُوا اَلَمْ نَكُمْ مَّتَ عُرِدُ مَ مَنَ اللَّهِ قَالُوا اَلَمْ نَسْتَ حُودُ مَّتَ عُلُمْ عَلَيْكُمْ وَنَكُمْ مَنَ الْمُؤْمِنِيْنَ عَصِيْبٌ \* قَالُوا اَلَمْ نَسْتَ حُودُ عَلَيْكُمْ وَنَمْذَعُكُمْ مَّنَ الْمُؤْمِنِيُنَ

"এরা হচ্ছে এমন সব লোক যারা তোমাদের ব্যাপারে অপেক্ষা করছে (অর্থাৎ দেখছে অবস্থা কোন্দিকে মোড় নেয়)। যদি আল্লাহর পক্ষ থেকে তোমাদের বিজয় হয়, তাহলে এসে বলবে, আমরা কি তোমাদের সাথে ছিলাম না? আর যদি কাফেরদের পাল্লা ভারী থাকে, তাহলে তাদেরকে বলবে, আমরা কি তোমাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করতে সক্ষম ছিলাম না এবং এরপরও তোমাদেরকে মুসলমানদের হাত থেকে বাচাইনি? (আন নিসা, ১৪১)

১৬. অর্থাৎ মৃ'মিনদের ঈমান ও মৃনাফিকদের মৃনাফিকির অবস্থা যাতে উন্মুক্ত হয়ে যায় এবং যার মধ্যে যাকিছু লুকিয়ে আছে সব সামনে এসে যায় সে জন্য আল্লাহ্ বারবার পরীক্ষার ব্যবস্থা করেন। একথাটিই সূরা আলে ইমরানে বলা হয়েছে ঃ

مَا كَانَ اللّٰهُ لِيَذَنَ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَى مَا اَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتّٰى يَمِيْزَ الْخَبِيْتَ مِنَ الطَّيِّبِ "আল্লাহ মু'মিনদেরকে কখনো এমন অবস্থায় থাকতে দেবেন না, যে অবস্থায় এখন তোমরা আছো (অর্থাৎ সাকা ঈমানদার ও মুনাফিক সবাই মিশ্রিত হয়ে আছো)। তিনি পবিত্র লোকদেরকে অপবিত্র লোকদের থেকে সুস্পষ্টভাবে আলাদা করে দেবেন।"
(১৭৯ আয়াত)

১৭. তাদের এ উক্তির অর্থ ছিল, প্রথমত মৃত্যু পরবর্তী জীবন, হাশর-নশর, হিসেব ও শান্তি-পুরস্কারের এসব কথা একদম বাজে ও উদ্ভট। কিন্তু ধরে নেয়া যাক যদি পরকালের কোন জীবন এবং সেখানে জবাবদিহির কোন বিষয় থেকেই থাকে, তাহলে তার দায়ভার আমরা গ্রহণ করছি। আল্লাহর সামনে সমস্ত শান্তি ও পুরস্কারের বোঝা আমরা মাথা পেতে নেবো। আমাদের কথায় তোমরা এ নতুন ধর্ম পরিত্যাগ করো এবং নিজেদের পিতৃ পুরুষের ধর্মের দিকে ফিরে এসো। হাদীসে বিভিন্ন কুরাইশ সরদার সম্পর্কে বলা হয়েছে, প্রথমদিকে যারা ইসলাম গ্রহণ করেছিলেন তাদের সাথে সাক্ষাত করে এ সরদাররা এমনি ধরনের কথা বলতো। তাই হযরত উমর (রা) সম্পর্কে বলা হয়েছে, যখন তিনি ঈমান আনেন, আবু সুফিয়ান ও হারব্ ইবনে উমাইয়াহ ইবনে খাল্ফও তাঁর সাথে সাক্ষাত করে একথাই বলেছিল।

১৯. অর্থাৎ আল্লাহর সামনে যদিও তারা নিজেদের বোঝার সাথে অন্যের বোঝা বইবে না কিন্তু দিগুণ বোঝা উঠানোর হাত থেকে নিক্চৃতিও পাবে না। তাদের ওপর চাপবে তাদের নিজেদের গোমরাহ হবার একটি বোঝা। আর দিতীয় একটি বোঝাও তাদের ওপর চাপানো হবে অন্যদের গোমরাহ করার। একথাটিকে এভাবে বলা যায়, এক ব্যক্তি নিজেও চ্রির করে একং অন্য ব্যক্তিকেও তার সাথে এ কাজে অংশ নিতে বলে। এখন যদি এ দিতীয় ব্যক্তি তার কথায় চ্রির করায় অংশ নেয়, তাহলে অন্যের কথায় অপরাধ করেছে বলে কোন আদালত তাকে ক্ষমা করে দেবে না। চ্রির শান্তি অবশ্যই সে পাবে। ন্যায় বিচারের কোন নীতি অনুযায়ী তাকে রেহাই দিয়ে তার পরিবর্তে এ শান্তি সেই প্রথম চোরটি যে তাকে ধোকা দিয়ে চৌর্যবৃত্তিতে উদ্বৃদ্ধ করেছিল তাকে দেয়া কোনক্রমেই ঠিক হবে না। কিন্তু সেই প্রথম চোরটি তার নিজের অপরাধের সাথে সাথে অন্যজনকে চোরে পরিণত করার অপরাধের শান্তিও পাবে। কুরআন মজীদের অন্য এক জায়গায় এ নিয়মটিকে এভাবে বর্ণনা করা হয়েছে ঃ

لِيَحْمِلُوا اَوْ زَارَهُمْ كَامِلَةً يَّوْمَ الْقِيْمَةِ لا وَمِنْ اَوْزَارِ الَّذِيْنَ يُضِلُوْنَهُمْ بِغَيْرِ عَلْمٍ -

"যাতে কিয়ামতের দিন তারা নিজেদের বোঝাও পুরোপুরি বহন করে এবং এমনসব লোকদের বোঝার একটি অংশও বহন করে যাদেরকে তারা জ্ঞান ছাড়াই গোমরাহ করে।" (আন নাহল, ২৫)

আর এ নিয়মটি নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম নিশ্লেক্ত হাদীসটিতে বর্ণনা করেছেন ঃ

من دعا الى هدى كان له من الاجر مثل اجور من تبعه لا ينقص ذلك من اجورهم شيئا ومن دعا الى ضلالة كان عليه من الاشم

مثل اثام من تبعه لا ينقص ذلك من اثامهم شيئا

"যে ব্যক্তি সঠিক পথের দিকে আহবান জানায় সে তাদের সমান প্রতিদান পাবে যারা তার আহবানে সাড়া দিয়ে সঠিক পথ অবলম্বন করে, এ জন্য তাদের প্রাপ্য কোন কমতি করা হবে না। আর যে ব্যক্তি গোমরাহীর দিকে আহবান জানায় সে তাদের সবার সমান গোনাহের ভাগী হবে যারা তার অনুসরণ করে এবং এ জন্য তাদের গোনাহের মধ্যে কোন কমতি করা হবে না।" (মুসলিম)

২০. 'মিথাচার' মানে এমন সব মিথ্যা কথা যা কাফেরদের নিম্নোক্ত উক্তির মধ্যে লুকিয়ে ছিল ঃ "তোমরা আমাদের অনুসরণ করো এবং তোমাদের গোনাহ্যাতাগুলো আমরা নিজেদের ওপর চাপিয়ে নেবো।" আসলে দু'টি বানোয়াট চিন্তার ডিন্তিতে তারা একথা বলতো। একটি হচ্ছে, তারা যে শিরকীয় ধর্মের অনুসরণ করে চলছে তা সত্য এবং মুহামাদ সাল্লাল্লাহ্ আলাইহি ওয়া সাল্লামের তাওহীদী ধর্ম মিথ্যা। আর দিতীয় বানোয়াট চিন্তাটি হচ্ছে, কোন কিয়ামত টিয়ামত হবে না এবং পরকালের জীবনের এ ধ্যান-ধারণা যার কারণে একজন মুসলমান কৃফরী করতে ভয় পায়, এটা একেবারেই অর্থহীন ও ভিত্তিহীন। এ বানোয়াট চিন্তা নিজেদের মনে পোষণ করার পর তারা একজন মুসলমানকে বলতো ঠিক আছে, ভোমাদের মতে কুফরী করা যদি গোনাহই হয় এবং কোন কিয়ামতও যদি অনুষ্ঠিত হবার থাকে থেখানে এ গোনাহের কারণে তোমাদের জবাবদিহির সমুখীন হতে হবে তাহলে আমরা তোমাদের এ গোনাহ নিজেদের মাথায় নিয়ে নিচ্ছি আমাদের দায়িত্বে তোমরা মুহাম্মাদের ধর্ম ত্যাগ করে তোমাদের পূর্বপুরুষদের ধর্মে ফিরে এসো। এ ব্যাপারের সাথে আরো দু'টি মিথ্যা কথাও জড়িত ছিল। তার একটি হচ্ছে, যে ব্যক্তি অন্যের কথায় কোন অপরাধ করে সে নিজের অপরাধের দায়িত্ব থেকে মুক্ত হতে পারে এবং যার কথায় সে এ অপরাধ করে সে এর পূর্ণ দায়ভার উঠাতে পারে। দিতীয়টি হচ্ছে তাদের মিথ্যা প্রতিশ্রুতি। অর্থাৎ কিয়ামতের দিন তারা যথার্থই তাদের দায়ভার মাথায় তুলে নেবে, যারা তাদের কথায় ইমান পরিত্যাগ করে কৃফরীর দিকে ফিরে গিয়েছিল। কারণ, যখন কিয়ামত সত্যি সত্যি কায়েম হয়ে যাবে